**09.12.2020**

**18-ПСО-3д**

**Традиционная чеченская культура и этика**

**Исламская этика**

Ислам определил нравственные обязанности мусульманина.

Мораль и нравственность занимают исключительно важное место в исламе. Говоря: «Он высоконравственный человек», мы часто подразумеваем: «Он хороший мусульманин». Пророк Мухаммад говорил: «Я послан, чтобы сделать добрым ваш нрав». Если нравственен каждый человек в отдельности, то нравственно и общество в целом. Поэтому необходимо рассмотреть прежде всего моральные обязанности каждого человека, каждой личности. Например, существуют нравственные обязанности по отношению к Аллаху (верить в Аллаха, исполнять Его волю). Непременно и безусловно достоин любви и повиновения Его Пророк Мухаммад. Все мы должны подчиняться шариату (закону), дарованному нам Пророком, быть послушными ему.

Существуют и обязанности по отношению к самому себе. Точно так же. как бережем и защищаем наше тело от болезней, мы должны непрестанно воспитывать наши разум и сердце, оберегать их от неверия. Что же касается нравственных обязанностей личности по отношению к своей семье, то они заключаются в любви и уважении к каждому близкому человеку. Нравственные обязанности человека по отношению к своему народу и государству можно выразить коротко: всегда люби свою Родину! Любовь к Родине начинается с веры! Каждый должен трудиться на благо и во имя процветания своего народа. Будьте терпимы и доброжелательны ко всем людям! Будьте добры к соседям, не забывайте о взаимопомощи. Навещайте ваших близких и просто знакомых - неважно, больны они или здоровы, нуждаются в вашей помощи или нет. Будьте открыты душой и сердцем. И всегда, во всех обстоятельствах будьте учтивы и вежливы. Если мы в повседневной жизни будем следовать вышеуказанным правилам и нормам, то нас вполне можно будет назвать нравственными людьми.

Исламская этика определила хорошие и плохие качества человека.

Все мы люди, наделены разумом, и потому должны контролировать все свои действия. Необходимо усваивать и развивать в себе хорошие черты и избавляться от плохих.

Что означает «хорошие черты»? Прямота - хорошая черта. А лживость и обман - недостойны человека. Мусульманина должна отличать искренность, сердечность, добродетельность. Проявлять терпение в трудных, сложных ситуациях - необходимая черта верующего. Следует быть скромным, но и в то же время соблюдать чувство собственного достоинства.

Мягкость, добросердечность и доброжелательность, умение прощать и не упрекать других, способность отстоять свою правоту, если потребуется, честность, - вот основные черты, которые должны быть присущи каждому, соблюдающему требования Всевышнего!

Наиболее отвратительной чертой человека является лживость. Безнравственно также разносить сплетни, ябедничать и поносить. Злословить, то есть говорить о человеке дурно за его спиной, - то же самое, что есть мертвечину. Омерзительны клевета, подстрекательство, подслушивание и подглядывание.

Рассмотрим отдельные как хорошие, так и дурные черты человеческого характера.

Хорошие: прямота, искренность, терпение, скромность, степенность; умение обуздать гнев, умение прощать, умение отстоять свою правоту, умение хранить тайны.

Дурные: лживость, клевета, злословие, лжесвидетельство, склонность к ссорам, подстрекательство, праздное любопытство, неуважение к правам других людей, а также «присвоение» кому бы то ни было обидных прозвищ…

Исламская этика воспитывает в человеке сознание всемогущества Аллаха, не могущего иметь сотоварищей. Свобода человека возможна лишь при глубоком преклонении перед Аллахом. Это очищает душу человека. Вера в Аллаха на всю жизнь внушает чувство, что мы находимся под Его непосредственным контролем. А это - великое утешение для верующего.

Исламская этика определяет образ нашей жизни. Не зря автор первой научной биографии Пророка Мухаммеда европеец-востоковед Алоис Шпрингер (1813-1893) в своем трехтомном труде «Жизнь и учение Мухаммада» (1861-1869) утверждал, что ислам явился единственной мировой религией, которая «возникла при полном дневном свете» (см. предисловие профессора И. Алироева к книге Вашингтона Ирвинга «Жизнь Магомета».) Из этого же предисловия: «Нет Бога, кроме Аллаха, и Магомет – его пророк!» - ежедневно повторяют многомиллионные массы мусульман всего мира: тюркоязычные народы (бывшего) Советского Союза, жители многих стран Азии и Африки. Эти слова впервые были произнесены почти 14 столетий тому назад в Мекке и, передаваясь из уст в уста, переходя от народа к народу, распространились от Северного Китая до Северной Африки и Испании».

Принципы исламской веры действительны для людей всех рас и народностей, и, помимо того, охватывают и всю многостороннюю жизнь человека, науку, религию, экономику, социологию, политику, мораль и – сознание. Объектом Корана является вся человеческая жизнь, а его основная цель - внушить человеку его обязанности, права и ответственность - в семье, в обществе, перед окружающими, перед своим Создателем.

Исламская этика, как и в целом исламская вера, ныне призывает нас и во веки настойчиво будет призывать к правде, истине и справедливости в жизни. Она призывает к нормальной и совершенной жизни.

Человек, который верит в Аллаха, любит и боится Его и благодарен Ему за щедрость, которую Он ему дарует, сознавая, что его добрые дела и мысли могут быть далеко не всегда соизмеримы с требованиями и благосклонностью Аллаха, должен всегда помнить, что он может быть наказан Аллахом здесь, на земле, или в День Суда. Человек не должен находиться в таком душевном состоянии, чтобы не думать всегда о Боге. Значит, не забывать Аллаха - это жизненное требование Веры.

Исламская этика четко обозначила права человека. Это: защита жизни и собственности; защита личной свободы; защита чести; защита религиозных чувств; право протестовать против тирании; свобода высказываний; свобода общения; свобода совести и убеждений; право иметь самое необходимое в жизни; равенство перед законом; следовать правилам, которые стоят выше человеческих законов; право на участие в делах государства.

Контрольные вопросы:

1. Какое место занимают мораль и нравственность в жизни мусульманина?
2. Какие обязанности по отношению к самому себе существуют в исламе?
3. С чего начинается любовь к Родине? Что вы вкладываете в это понятие?
4. Что мы подразумеваем под понятием «хорошие черты»?
5. Каким образом обозначила права человека исламская этика?