**15.12.2020**

**18-ПСО-1дк**

**Традиционная чеченская культура и этика**

**Дозволенное и запретное в исламе**

В исламской нравственности принято различать три аспекта: нравственная деятельность, нравственные отношения, моральное поведение.

Задача человека заключается в том, чтобы он правильно пользовался дарованной ему Богом свободой. Это значит - развивать в себе божественное начало. Вера в Бога, надежда на Бога, любовь к Богу - вот те высшие духовные качества, к развитию которых должен стремиться каждый из нас. Исламская этика считает: благоразумие, справедливость, воздержание и мужество -главные критерии морального поведения человека.

Ислам сочетает в себе основные общечеловеческие добродетели, почитаемые и уважаемые каждым народом. Он создал эффективную систему законов этики - дозволенного и запретного (хьанал и хьарам). Нормативы благополучной жизни личности и общества считаются им морально положительными, добром, а поступки, приносящие обществу вред, причисляются к аморальным, - ко злу.

В священном Коране, не лишне повториться, сказано: «Не в том благочестие, чтобы вам обращать свои лица в сторону востока и запада, а благочестие – кто уверовал в Аллаха, и в Последний день, и в ангелов, и в писание, и в пророков, и давал имущество, несмотря на любовь к нему, близким, и сиротам, и беднякам, и путникам, и просящим, и на рабов, и выстаивал молитву, и давал очищение, - и исполняющие свои заветы, когда заключат, и терпеливые в несчастии и бедствии и во время беды, – это те, которые были правдивы, это они – богобоязненные». (Сура аль-Бакъара, аят 177).

Из сказанного следует, что лишь таким путем наши взгляды, подчиненные полезным напутствиям, должны быть сосредоточены в направлении к любви к Аллаху и к людям.

В Коране говорится: «О люди! Мы создали вас мужчиной и женщиной и сделали вас народами и племенами, чтобы вы знали друг друга. Ведь самый благородный из вас перед Аллахом - самый благочестивый. Поистине, Аллах - знающий, сведущий!» (Сура аль-Худжурат, аят 13).

ОМАР, да будет Аллах доволен им, рассказывал: «Как-то в один из дней мы сидели у Посланника Аллаха. И тут к нам вошел человек, одетый в белую одежду и с черными волосами. По нему нельзя было сказать, что это путешественник, и никто из нас его не знал. Он уселся прямо напротив Пророка и, упершись ладонями на его бедра, попросил: «Мухаммад! Не расскажешь ли ты мне об исламе?» Посланник Аллаха ответил: «Ислам состоит в том, что ты должен засвидетельствовать, что нет божества, кроме Одного Аллаха, и что Мухаммад - Посланник Аллаха. Ты должен также совершать молитвы, платить закъат, поститься в месяц Рамадан и совершать паломничество в Мекку, если сможешь найти дорогу туда». «Это правильно,» - сказал мужчина. А мы все удивились тому, о чем он спрашивал Посланника.

Затем этот человек попросил: «Расскажи мне о вере».

Пророк ответил: «Ты должен верить в Аллаха, Его ангелов, Его Книге, Его посланников и в Судный день, а также в предопределение с его добром и злом».

«И это правильно» - сказал мужчина.

Далее он попросил: «А скажи мне об исхане». Пророк ответил: «Ты должен поклоняться Аллаху таким образом, как будто ты видишь Его перед собой. А если ты Его не видишь, то Он видит тебя».

«А скажи мне о наступлении часа» (наступление часа - конец света), - попросил человек. Пророк сказал: «Спрашиваемый не более сведущ спрашивающего».

«А скажи мне о признаках наступления часа» - попросил мужчина.

«Девушка-рабыня родит свою госпожу, а босые, голые и темные пастухи верблюдов будут соревноваться в постройке домов» - ответил Пророк.

Человек удалился, а Пророк надолго задумался. Затем он спросил меня: «Омар, знаешь ли ты, кто спрашивал меня?»

Я ответил: «Это ведомо только Аллаху и Его Посланнику».

Пророк сказал: «Сам Джабраил пришел к нам, чтобы утвердить нас в религии».

(Об этом рассказал Муслим).

ВЧИТАЙТЕСЬ в хадисы - и вы убедитесь в том, что исламская этика учит человека быть высоко нравственным и глубоко верующим.

1.              Если кто-нибудь введет новшество в наше дело, где ему не место, оно будет отвергнуто.

2.              Не делай того, в чем сомневаешься, а делай только то, в чем не сомневаешься. (Хадис приводится у ал-Ти-мирзи).

3.              Истинность веры подтверждается свидетельством в миссии Мухаммада.

4.      Чтобы быть хорошим мусульманином, надо не вмешиваться в то, что тебя не касается. (Хадис приводится у ал-Тимирзи).

5.      Посланник Аллаха сказал: «…и будь доволен ты тем,
что уделил Аллах тебе, будишь самым богатым из людей». (Об этом рассказали Ахмад и ал-Тирмизи). Посланник Аллаха сказал: «Богатство не зависит от количества товара, а заключено в душе человека».

6.      По поводу достоинств Рамадана Посланник Аллаха говорил:

«Когда приходит Рамадан, открываются небесные врата и закрываются врата ада, а черти сковываются цепью».

Тот из вас не уверовал (истинно), кто не желает для брата своего того же, что и для себя. (Хадис-приводится у ал-Бухари и Муслима).

Ал-Тирмизи приводит следующий хадис: «Глашатай взывает: «О желающий добра! Спеши приходить! О желающий зла! Остановись! Да спасет вас Аллах от огня!» Это происходит каждую ночь в месяц Рамадан». (Ал-Албани подтвердил этот хадис)

Соблюдение поста от девяти до семисот раз увеличивает число добрых дел. Всевышний сказал: «Пост предназначается для Меня, и Я всем воздаю должное за это. Во имя Меня человек усмиряет свои страсти и воздерживается от пищи. У соблюдающего пост есть две радости: одна при разговении, а другая - при встрече своего Владыки». «Для Аллаха запах рта постящегося приятнее, чем аромат мускуса».

7.              Ты должен наслаждаться большим паломничеством после совершения малого, так как Посланник Аллаха сказал: «О род Мухаммада, тот кто совершает из вас паломничество, должен начинать с малого паломничества». (Об этом рассказал Ибн Хаббани и подтвердил это Ал-Албани.)

8.              В день Суда будут ходатайствовать сначала пророки, потом ученые, потом - тахиды (борцы за веру).

9.      О люди! Знания обретаются, слушая знающих!

10.           Учителю и ученику - благо, равное благу борцам за веру.

11.       Учить вере - все равно, что раздавать милостыню…

12.       Восприятие науки от ученого подобно ночному ла-мазу (тахаджуду).

13.  Получить знания - благо большее, чем совершение всех обрядов нафиле. Ибо от этого - благо и обучающемуся, и обучающему.

14.       Тому, кто учится, чтобы обучать других, - благо, равное благу сиддиков (чистосердечных).

15.       Наука - сокровищница. Ключ к ней - усвоение ответов на вопросы.

16.       Обретайте знания и обучайте других.

17.       Постижение науки - очищение от грехов.

18.       Заимствуйте науку, даже если она в Китае.

19.       Изучайте науку и трудитесь, начиная с колыбели и до самой смерти.       ,

20.  Один ученый страшит дьявола больше, чем тысяча верующих невежд.

21.  Один час постижения или преподавания науки – благо большее, чем моление всю ночь до утра (Вариант: час, потраченный на изобретение знаний, для Аллаха дороже, чем ночь проведения в молитве).

22.  Стремление к знанию – божественная заповедь для каждого верующего (Из «Мусульманского календаря 1419/1998». 7 апреля, 14 июля, 11 декабря 1998.)

Исламская этика учит мусульманина, внушает и требует от него бескорыстного милосердия, щедрости, дружелюбия, справедливости, честности, доброты и великодушия как в отношении человека, так и в отношении окружающей природы.

К мусульманину предъявляется требование следовать пяти заповедям ислама.

I. ШАХАДАТ. Мусульманин должен верить в Аллаха и засвидетельствовать, что, кроме Аллаха, нет другого божества, которому он поклонялся бы, и что Мухаммад – его раб и посланник. (Мухаммад - пример подражания для всех мусульман и всего человечества.) Это первое и главное требование.

II. НАМАЗ. Пять намазов в сутки являются обязанностью, долгом перед Аллахом. Намаз укрепляет веру человека в Аллаха, развивает человеческие добродетели, служит чистилищем души, предохраняет от дурных поступков.

Ш. УРАЗА. (Пост). Во время месяца Рамадана в течение светового дня мусульмане не едят, не пьют, не курят, соблюдают половое воздержание. Это Ураза. В это время следует прилагать усилия не совершать грехи. Ураза заставляет людей понимать состояние бедных, у которых недостаточно пищи, учит их искренности и самоотверженности. Совершенствует самосознание, укрепляет терпимость и самопожертвование. Усиливает волю человека, способствует улучшению его здоровья.

IV. ЗАКЪАТ. Он требует, чтобы ежегодно каждый мусульманин, состояние которого оценивается выше «кадар-аль-кифаята», вносил прожиточный минимум в «байт-аль мал», в мечети – «закъат» (налог для бедных и немощных) в размере 2,5 процента из своего ежегодного дохода. То есть: состоятельные люди должны выделять определенный процент из своего имущества в пользу бедных, нуждающихся и стоящих на пути Аллаха. Исламский идеал предполагает обеспечение нормального уровня жизни - уровня «кадар-алъ-кифаят» для всех членов общества. Таким образом, в обществе устраняется неравенство, порожденное стяжательством, ложью и воровством в торговле.

В то время, как намаз и ураза способствуют душевной чистоте, закъат является социально-экономическим обрядом, обеспечивающим чистоту товарно-денежных отношений.

«Милостыни - только для бедных, нищих, работающих   над этим, - тем, у кого сердца привлечены, на выкуп рабов, должникам, на пути Аллаха, путникам, - по постановлению Аллаха. Аллах - Знающий, Мудрый». (Сура Покаяние, аят 60).

В исламе дифференциация богатства и просто доходов - строго определена. Существует два конкретных требования. Первое: различие в богатстве не должно быть большим. Сосредоточение богатства в узкой группе людей является причиной народного гнева и роста преступности в обществе, а также появления враждебных друг другу классов и трений между ними, что в исламе категорически запрещено. Всевышний говорит: «Чтобы не оказалось это (т.е. богатство, которое Аллах дал всем людям. - Авт.) распределено только между богатыми среди вас» (Сура Хашр, аят 7). Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, руководствовался этим положением при разделе добычи, которую мусульмане получили у племени Бану Назир. Он раздал ее среди мухаджиров и двух ансар, - все они были бедняками.

Второе условие: богатство не должно вести к роскоши и изнеженности. В Коране сказано: «А те, которые были несправедливы, последовали за тем, чем они были одарены, и оказались они грешными» (Сура Худ, аят 116). Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, говорил: «Клянусь Аллахом, за вашу бедноость я не боюсь, однако я боюсь изобилия, которое ниспошлет вам этот мир, так же как это было с народами, которые жили до вас, и вы будете соперничать и конкурировать друг с другом в роскоши, как было с этими народами, и вы будете гибнуть, как гибли эти народы». (Газ. «Кавказский дом», №38, 1992 г.)

Закъат выплачивается по истечении календарного года, как уже говорилось, в размере 2,5% от дохода. В отношении имущества или продукции также определены размеры закъата.

V. ХАДЖ. Это пятая обязанность мусульманина: совершение хаджа (паломничества) в Мекку к храму Аллаха Каабе один раз в жизни - при наличии возможности.

Ежегодно со всех концов мира в Мекку приходят миллионы людей разных рас и народностей, в т.ч. и из Чечни и Ингушетии. Там же завязываются религиозные, научные, экономические и политические связи, служащие укреплению международной солидарности.

Помимо следованию указанным выше пяти требованиям ислама, в жизни всегда и во всем следует сознательно поступать в духе воли Аллаха.

Контрольные вопросы:

1. В чем заключается задача человека?
2. Каковы главные критерии морального поведения человека?
3. Какая система законов этики принята в исламе?
4. Какова ценность получения знаний в исламе?
5. Какова дифференциация богатства и просто доходов в исламе?
6. Какие основные требования предъявляет к человеку ислам?